
 
 
 
 
 
 
 
1ª Lectura  

Lectura del profeta Isaías (58,7-10) 

Así dice el Señor: "Parte tu pan con el hambriento, hospeda a los 
pobres sin techo, viste al que ves desnudo, y no te cierres a tu 
propia carne. Entonces romperá tu luz como la aurora, en 
seguida te brotará la carne sana; te abrirá camino la justicia, 
detrás irá la gloria del Señor. Entonces clamarás al Señor, y te 
responderá; gritarás, y te dirá: "Aquí estoy." Cuando destierres 
de ti la opresión, el gesto amenazador y la maledicencia, cuando 
partas tu pan con el hambriento y sacies el estómago del 
indigente, brillará tu luz en las tinieblas, tu oscuridad se volverá 
mediodía." 

Palabra de Dios 
 

Salmo responsorial (111) 

El justo brilla como una luz. 
El justo brilla como una luz. 
 
En las tinieblas brilla como una luz,  
el que es justo, clemente y compasivo. 
Dichoso el que se apiada y presta,  
y administra rectamente sus asuntos. R. 
 
El justo jamás vacilará, su recuerdo será perpetuo.  
No temerá las malas noticias,  
su corazón está firme en el Señor. R. 
 
Su corazón está seguro, sin temor.  
Reparte limosna a los pobres;  
su caridad es constante, sin falta,  
y alzará la frente con dignidad. R. 
 
 
 

Parroquia Sagrado Corazón de Jesús (san Diego) 
Cartagena 

RECURSOS LITÚRGICOS 
 

   Domingo V del tiempo ordinario                                          Ciclo A 



2ª Lectura 

Lectura de la primera carta a los corintios (2,1-5) 

 
Yo, hermanos, cuando vine a vosotros a anunciaros el misterio 
de Dios, no lo hice con sublime elocuencia o sabiduría, pues 
nunca entre vosotros me precié de saber cosa alguna, sino a 
Jesucristo, y éste crucificado. Me presenté a vosotros débil y 
temblando de miedo; mi palabra y mi predicación no fue con 
persuasiva sabiduría humana, sino en la manifestación y el 
poder del Espíritu, para que vuestra fe no se apoye en la 
sabiduría de los hombres, sino en el poder de Dios. 
 

Palabra de Dios 

 
 
EVANGELIO 
Mateo 5,13-16 
 
En aquel tiempo, dijo Jesús a sus discípulos: "Vosotros sois la 
sal de la tierra. Pero si la sal se vuelve sosa, ¿con qué la salarán? 
No sirve más que para tirarla fuera y que la pise la gente. 
Vosotros sois la luz del mundo. No se puede ocultar una ciudad 
puesta en lo alto de un monte. Tampoco se enciende una lámpara 
para meterla debajo del celemín, sino para ponerla en el 
candelero y que alumbre a todos los de casa. Alumbre así vuestra 
luz a los hombres, para que vean vuestras buenas obras y den 
gloria a vuestro Padre que está en el cielo." 

Palabra de Dios 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



MONICIONES Y ACCIÓN DE GRACIAS. 
 
Monición de entrada 
 
Vivimos en un mundo de luces artificiales. Brillan fuera de 
nosotros, pero muchas veces nos sentimos a oscuras en 
nuestro interior. El Señor nos ofrece, un domingo más, la 
verdadera luz capaz de iluminar no sólo nuestros cuerpos sino 
también nuestros corazones. Iluminados por esta luz, seamos 
nosotros también luz para los demás.  
 
 
 
Monición a las lecturas 
 
La Palabra de Dios nos invita este domingo a ser sal y luz para 
el mundo. Un discípulo de Jesús no puede ser una persona 
triste ni rendirse ante el mal, sino comprometida en la lucha 
por la justicia. Escuchemos esta Palabra que, a través de los 
profetas, de san Pablo y del mismo Jesús, nos invita a 
comprometernos por el Reino de Dios.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Acción de gracias. 
 
Cuanto más me miro,  
menos me encuentro. 
Cuanto más me busco,  
más perdido me siento. 
¿De dónde viene este desazón  
que corroe mi vida 
hasta dolerme el aliento? 
Pongo luces a la noche, 
pero no hayo la luz  
que ilumine mis adentros. 
Devoro refinados manjares, 
pero el colorido sabor  
de sus condimentos 
se tornan arcadas de insípido gusto  
que abrazan mi vientre  
bajo el negro peso 
de una vida sin sabor ni sueños. 
¿No es hora de levantar la vista  
de mi hipnótico centro, 
de mirar más lejos con renovado aliento?  
¿No es hora apagar las luces  
con las que oculto mis lamentos 
y de exponerme al sol de la mañana 
o a los atardeceres lentos?  
Porque cuando dejo de mirarme, oh Dios,  
es cuando te veo. 
Cuando dejo de buscarme, Señor, 
es cuando te encuentro.  
Te encuentro en aquella orilla  
que rompe ante mis pies sedientos, 
desnudos de prejuicios y de cuentos. 
Te encuentro en el transfigurado rostro 
de los pobres que pones, como hermanos, 
en mi agrietado firmamento, 
para que te acoja en ellos 
y en ellos se renueven los anhelos 
que sembraste, hace tiempo, 
en este malherido pecho.   
  

 



ORACIÓN DE LOS FIELES (preces) 
 
 
1. Por la Iglesia y por nuestra parroquia. Para que el Espíritu 

de Dios la ilumine y la guíe, de manera que sea un faro 
luminoso para los que andan en la oscuridad. ROGUEMOS 
AL SEÑOR. 

 
2. Por los que buscan un sentido a sus vidas. Para que 

encuentren en nosotros una luz que les ilumine y la sal 
necesaria para dar sabor a sus vidas. ROGUEMOS AL 
SEÑOR. 

 
3. Por todas las personas que en este tiempo de invierno sufren 

por causa de la extrema pobreza. Que encuentren en 
nosotros y en la sociedad, la ayuda que necesitan para hacer 
más dignas sus vidas. ROGUEMOS AL SEÑOR.  

 
4. Para que dejemos al Señor tomar las riendas de nuestras 

vidas, sin dejarnos arrastrar por las modas y caprichos del 
mundo. ROGUEMOS AL SEÑOR. 

 
5. Por los hermanos que han dejado este mundo, para que sus 

almas descubran tras la muerte la misericordia de Dios y se 
dejen abrazar por su perdón. ROGUEMOS AL SEÑOR.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 



HOMILÍA 
  

Cuando uno se asoma a la gran ventana del mundo y contempla 
a las gentes con las que compartimos el tiempo y la historia, es imposible 
no sentir una profunda herida en el corazón: es el grito de los pobres, de 
los hambrientos, de los sin techo, de los desnudos, de esa masa ingente 
que de vez en cuando asoma por nuestras pantallas o se cuelan en 
nuestra vida cotidiana tiñendo de amargura el horizonte feliz con el que 
se nos quiere hacer creer que “todo va bien” o que “estamos en el buen 
camino”.  
 
 Para una minoría de cristianos, esos rostros que en silencio claman 
justicia, no son desconocidos; se trata de aquellos que no se han cerrado 
a su propia carne, sino que han sabido salir de sí mismos para iniciar un 
camino que lleva a las cruces y pesebres de la historia. En la antesala de 
ese compromiso estamos muchos: los mediocres, los que hemos 
pronunciado un “sí” a medias sin acabarnos de creer del todo la Palabra 
de Dios. 
 
 ¿Cómo es posible que siendo los cristianos en el mundo más de mil 
millones, no brille la justicia en la tierra con más claridad? ¿Cómo es 
posible que incluso esas situaciones enquistadas de injusticia se estén 
dando precisamente en muchos países con larga tradición cristiana? 
¿Cómo es posible que sean precisamente algunos cristianos los más 
acérrimos defensores de las políticas que tienen a construir muros para 
protegerse, antes que puentes o caminos para encontrarse?  
 

Tal vez, a pesar de llamarnos “cristianos” hayamos envuelto el 
Evangelio en un bonito papel de regalo sin atrevernos a abrirlo todavía. 
De alguna manera, el Evangelio sigue sin estrenar. Aquellos llamados a 
hacerlo brillar puede que sigamos empecinados en agrandar los 
problemas pequeños, reduciendo al mero asistencialismo o a la 
“beneficencia” situaciones dramáticas que hunden sus raíces en la 
injusticia, la desigualdad o las estructuras de pecado de una sociedad 
que se construye de espalda a los más pobres.  

 
 Entre la gran clase media en la que la mayoría de cristianos nos 

encontramos, hay poco lugar para palabras como “justicia” o 
“compromiso”; nuestros problemas suelen ser cada vez más de tipo 
psicológico y relacional, fruto de unos mundos cada vez más estrechos y 
limitados, de relaciones personales inmaduras abocadas a conflictos 
estériles que nos hacen sufrir inútilmente.  

 
Contra el lastre de una vida de fe cimentada en la rutina, Isaías 

nos propone la creatividad de un camino que garantiza la auténtica 
felicidad: no cerrarse a la propia carne, siendo permeables a los pobres 
para que traspasen la frontera de nuestras ideologías y teorías con las 
que nos atrincheramos, manteniéndonos en un aparente espacio 
“seguro” sin atrevernos a cruzar a la otra orilla.  



El servicio a los pobres ha de ser un verdadero camino espiritual 
que afecta a la propia vida, cuestionando nuestra conducta para 
modificar, lenta pero inexorablemente, nuestras actitudes y hábitos, 
configurándonos como seres humanos más en coherencia con el 
Evangelio. Porque los pobres no son sólo un problema, sino también una 
oportunidad de conversión y acercamiento al Señor. La relación con ellos 
no consiste en un compromiso moral reducido a la beneficencia, sino en 
una verdadera espiritualidad que hace del encuentro con las realidades 
sangrantes de este mundo un lugar teológico, una oportunidad de 
encontrarnos con Dios mismo, tan presente en la Eucaristía como en la 
vida de los pobres y marginados que habitan los pesebres y cruces de la 
historia.  

 
Como Isaías nos dice, para que nuestra luz brille y la felicidad se 

abra paso en nosotros, la justicia debe ir por delante. La pena o la simple 
lástima (provocada por el sentimentalismo y la hiper emotividad tan 
fomentada hoy día), no generan justicia, sino que enquistan las 
realidades injustas, pretendiendo curar con aspirinas o tiritas las venas 
abiertas por los cuchillos del mal que están degollando a nuestros 
hermanos más vulnerables.  

 
Lo que se propone, por tanto, no es un camino de ida y vuelta. 

Cuando se siente la llamada de Dios a dejar la propia tierra ya no hay 
marcha atrás; es una llamada que nos hacer mirar siempre hacia delante, 
tendiendo puentes entre mundos desconectados. Ninguna de las dos 
orillas de ese puente es buena: la nuestra es fuente de opresión, 
manantial de miedos y cantera de desesperanzas; la otra orilla es la 
antesala del infierno de la que los pobres tratan de huir cruzando 
alambradas o jugándose la vida en pateras, “asaltando” terrazas de 
cafeterías para mendigar unas monedas o extendiendo sus manos a las 
puertas de los templos.  

 
La caridad puede empezar en un voluntariado, pero el verdadero 

voluntario no tiene tiempos ni espacios acotados para la caridad, sino 
que hace del amor (la caridad) un estilo de vida. Nadie debería volver a 
su orilla como si lo que ha experimentado en la orilla de los pobres no le 
hubiera afectado y no condicionara para nada su estilo de vida 
acomodado. El verdadero voluntario ya no vuelve a su vida anterior, sino 
que se convierte en camino y puente para que unos y otros se encuentren, 
haciendo del encuentro y del camino su nuevo hogar.  

 
Así se entienden las palabras de Isaías: cuando vestimos al 

desnudo, no es necesario que nos desnudemos, sino que aligeremos 
nuestras pesadas maletas y cebados armarios, librándonos de las modas 
y de los caprichos siempre innecesarios. No se trata de desnudar un 
santo para vestir a otro, sino de compartir lo que a unos nos sobra para 
vestir al desnudo que nada tiene.  

 



Cuando cobijamos al que no tiene techo, no renunciamos a 
nuestro derecho a un hogar, pero hacemos que nuestras casas dejen de 
parecer cárceles repletas de video cámaras, alarmas o rejas de seguridad, 
para convertirlas poco a poco en un lugar de encuentro. O cuando damos 
de comer al hambriento y de beber al sediento, no se trata de que 
nosotros nos quedemos con hambre o sed, sino de hacer realidad el 
ayuno que abre a la compasión. 

 
En la primera parte del texto de Isaías se habla de estas tres 

acciones, pero al final se ahonda más reconociendo que esos “actos” de 
amor a los pobres sólo son posibles si socorremos al primer pobre, al que 
tenemos más cerca: a nosotros mismos, pues nuestros egoísmos, miedos 
o dudas no dejan de ser nuestra propia pobreza. Por ello, hay que trabajar 
nuestro corazón para desterrar la opresión de nuestras almas, aquella 
que empieza simplemente por la acepción de personas, las envidias, 
resentimientos e incluso los odios. Hay que borrar el gesto amenazador. 
Si así lo hacemos, habremos dado el primer paso para que nuestra luz 
brille. Seremos más pobres ante los hombres, pero más ricos ante Dios. 

 
Aun así, hay que advertir de otro peligro: muchos cristianos se 

han roto interiormente intentando hacer un compromiso por sus propias 
fuerzas. Es inútil, no se puede. El corredor de maratón no puede correr 
42 kilómetros en el primer entrenamiento. No se trata de adoptar 
posturas maximalistas, tan exigentes que nos quiebren interiormente.  

 
¿Cómo discernir unas opciones buenas de otras destructivas? Es 

bien simple: las buenas opciones nos llenan de vida, alegría y esperanza 
desde el primer momento y compromiso, por pequeño que sea; por el 
contrario, las opciones basadas en la auto exigencia sólo pueden sembrar 
en nosotros mal humor, depresiones, actitudes hostiles, ansiedad o un 
rigorismo destructivo. 

 
San Pablo lo entendió así y así se lo hizo ver a sus discípulos de 

Corinto. Él no fue un misionero que basó su apostolado en sus propias 
dotes personales; más bien parece que no era buen orador y que su forma 
de hablar era brusca, fruto de un temperamento airado. Sin embargo, 
para él, esa debilidad se torna en fortaleza cuando es reconocida y 
asumida. Cuando hacemos una opción decidida en favor de la Justicia, 
hemos de hacerla sin confiar en nuestras propias fuerzas, siendo 
conscientes de que toda gracia viene de Dios. Por ello, quizá la primera 
regla espiritual para seguir a Jesús es aprender a desprenderse de las 
propias seguridades, soltando el lastre de nuestras “mochilas” para que 
el caminar sea más ágil y ligero. Ser “sal y luz” del mundo no es ponerse 
en el centro para que todos nos vean. Isaías nos dice que delante de 
nosotros irá la Justicia, pero detrás la “gloria de Dios”, no la nuestra. Los 
protagonismos hacen mucho daño, pues la alabanza de los hombres ha 
de ser siempre hacia Dios. Si nos convertimos en los únicos protagonistas 
de nuestras buenas acciones estaremos siendo cuerpos opacos que 
impiden que los demás puedan ver a nuestro creador. 



 
Al igual que la mucha sal echa a perder la comida o la mucha luz 

deslumbra y ciega, hemos de medir nuestros pasos procurando no estirar 
más de la cuenta el texto del Evangelio de Mateo. La sal no se ve, pero 
hace sabrosa la comida. La luz tampoco se ve, pero hace que todo sea 
visible. Una fe que se esconde es una fe inútil. Una fe sin obras de justicia 
es una falsa fe.  

 
Rompamos de una vez todo aquello que tiñe de excusas nuestras 

vidas y pongámonos en camino, un camino que nos lleve hasta el 
encuentro con Cristo pobre. Sólo así nuestras vidas brillarán y 
desaparecerán nuestros miedos y vacilaciones. Es un camino largo; pero 
es gratificante saber que Dios sólo nos pide el gesto de ponernos en 
marcha; Él mismo, con la fuerza de su Espíritu, se encargará de 
alentarnos cada día empujándonos hacia la construcción de un mundo 
más fiel al Reino de Dios. Hagámonos amigos y aliados de los pobres en 
sus causas justas; que nuestra pobreza sea nuestra primera alidada para 
estar más cerca de Dios, dando más luz y más sabor a este mundo. 
 
 


