
 
 
 
 

 
 
 

1. Monición de entrada. 
 

Celebramos hoy la fiesta del bautismo del Señor en el río Jordán. Con ello 
terminamos el periodo navideño y damos paso al tiempo ordinario, un tiempo 
que tendrá como modelo a Jesús de Nazaret desarrollando su misión. 
También nosotros, en virtud de nuestro bautismo, estamos llamados a 
continuar la misión de Cristo en el mundo como enviados suyos. Celebremos 
esta Eucaristía con esta conciencia misionera.  
 
(en la misa del domingo a las 11:00) 
Acompañamos también hoy a Eva y a Marco, dos niños de nuestra parroquia 
que en este día tan especial van a recibir el bautismo incorporándose así a 
la gran familia de los Hijos de Dios como miembros de su Iglesia.  

 
 

2. Monición a las lecturas. 
 

La Palabra de Dios de este domingo se abre como todos los años con el profeta 
Isaías, quien invita a seguir viviendo en la esperanza de un Dios para el que 
siempre hay una nueva oportunidad. Nosotros sabemos que Jesucristo 
encarna totalmente la figura que Isaías profetizó. Así lo recuerda san Lucas 
en el libro de los hechos de los apóstoles y ratifica luego san Mateo en el 
Evangelio que escuchamos este año, un Evangelio en el que Juan el Bautista 
se resiste al principio a ser quien bautizara al Señor en las aguas del Jordán, 
para entender luego que era él la persona llamada a abrir las puertas de ese 
río para que de ellas emergiera Jesús de Nazaret, el Mesías ungido por Dios.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Parroquia Sagrado Corazón de Jesús (san Diego) 
Cartagena 

RECURSOS LITÚRGICOS 
 

El bautismo del Señor.     Ciclo A  



3. LECTURAS. 
 
1ª Lectura.   

Lectura del profeta Isaías (42,1-4.6-7) 

Así dice el Señor: "Mirad a mi siervo, a quien sostengo; mi elegido, a quien prefiero. 
Sobre él he puesto mi espíritu, para que traiga el derecho a las naciones. No gritará, 
no clamará, no voceará por las calles. La caña cascada no la quebrará, el pábilo 
vacilante no lo apagará. Promoverá fielmente el derecho, no vacilará ni se quebrará, 
hasta implantar el derecho en la tierra, y sus leyes que esperan las islas. Yo, el Señor, 
te he llamado con justicia, te he cogido de la mano, te he formado, y te he hecho 
alianza de un pueblo, luz de las naciones. Para que abras los ojos de los ciegos, saques 
a los cautivos de la prisión, y de la mazmorra a los que habitan en las tinieblas." 

Palabra de Dios 

 
SALMO RESPONSORIAL (28)  
 
El Señor bendice a su pueblo con la paz. 
El Señor bendice a su pueblo con la paz. 
 
Hijos de Dios, aclamad al Señor, aclamad la gloria del nombre del Señor,  
postraos ante el Señor en el atrio sagrado ®  
 
La voz del Señor sobre las aguas, el Señor sobre las aguas torrenciales.  
La voz del Señor es potente, la voz del Señor es magnífica ® 
 
El Dios de la gloria ha tronado. En su templo un grito unánime: "¡Gloria!"  
El Señor se sienta por encima del aguacero, el Señor se sienta como rey eterno. ® 

 
 

 2ª Lectura.   
 

Lectura de los Hechos de los apóstoles  (10,34-38) 

En aquellos días, Pedro tomó la palabra y dijo: "Está claro que Dios no hace 
distinciones; acepta al que lo teme y practica la justicia, sea de la nación que sea. Envió 
su palabra a los israelitas, anunciando la paz que traería Jesucristo, el Señor de todos. 
Conocéis lo que sucedió en el país de los judíos, cuando Juan predicaba el bautismo, 
aunque la cosa empezó en Galilea. Me refiero a Jesús de Nazaret, ungido por Dios 
con la fuerza del Espíritu Santo, que pasó haciendo el bien y curando a los oprimidos 
por el diablo, porque Dios estaba con él." 

 
Palabra de Dios 

 



EVANGELIO 
Mateo 3,13-17 

En aquel tiempo, fue Jesús de Galilea al Jordán y se presentó a Juan para que lo 
bautizara. Pero Juan intentaba disuadirlo diciéndole: "Soy yo el que necesito que tú 
me bautices, ¿y tú acudes a mí?" Jesús le contestó: "Déjalo ahora. Está bien que 
cumplamos así lo que Dios quiere." Entonces Juan se lo permitió. Apenas se bautizó 
Jesús, salió del agua; se abrió el cielo y vio que el Espíritu de Dios bajaba como una 
paloma y se posaba sobre él. Y vino una voz del cielo que decía: "Este es mi hijo, el 
amado, mi predilecto." 

Palabra del Señor. 

 
 
 
ORACIÓN DE LOS FIELES (Preces) 
 
1. Por la Iglesia, extendida por el mundo: para que nunca 

desfallezca en su misión de predicar y bautizar en todas las 
partes del mundo. Roguemos al Señor. 
 

2. Por el Papa León, para que Dios le asista con su gracia, le ilumine 
y le dé fuerzas para guiar a la Iglesia. Roguemos al Señor. 

 
En la celebración del bautismo de niños. 

3. Por los niños que hoy han recibido el sacramento del bautismo. 
Para que unidos al Señor crezcan en su cuerpo y en su espíritu 
y se vayan formando como buenos discípulos de Jesús, dando 
testimonio con sus palabras y sus obras. Roguemos al Señor.  

 
4. Por los padres de familia: para que, como los primeros 

educadores en la fe, den buen ejemplo a sus hijos. Roguemos al 
Señor. 

 
5. Por nuestra Comunidad Parroquial: para que Dios nos conceda 

perseverar en la fe y creer siempre en el amor. Roguemos al 
Señor. 

 
6. Por el progreso espiritual y material de todos los pueblos: que a 

nadie le falte un hogar, una escuela donde aprender, una 
sanidad digna y la paz necesaria para desarrollarse 
integralmente. Roguemos al Señor. 

 
 



 
ACCIÓN DE GRACIAS 

 
A orillas de un río 
un pueblo espera,  
resignado al hoy, 
asido a las promesas del ayer 
y expectante a cada nuevo amanecer.  
 
El agua corre juguetona entre sus pies, 
mojándoles el alma, 
llevándose consigo  
sus penas y fracasos, 
reflejando un sol inaccesible  
que brilla impasible en el cielo.  
 
Una mano amiga asperja promesas; 
son como divinas caricias  
que despejan las nubes del corazón  
abriendo caminos en la espesura del miedo. 
 
Emerge del río una sombra luminosa  
que abraza la noche sin herirla  
para sacar de sus entrañas  
la luz que lleva dentro, aún sin saberlo.  
 
Y una cascada de gracias se derrama 
como una espiral de aladas sonrisas 
que llenan de serena alegría  
el corazón de los que esperan. 
 
Desde entonces, 
una luz que no cesa  
brilla entre nosotros 
sin cegar nuestra mirada 
ni fundir con su calor  
nuestra frágil condición humana.  
 
Dejémonos iluminar por su presencia, 
y a orillas del río de la vida 
sumerjamos de nuevo nuestros cuerpos  
en sus inmaculadas aguas 
para renovar las promesas  
con las que nutrir nuestra esperanza.    
  
 
 

 
 



 
HOMILÍA 

 
Hace una semana celebrábamos la Epifanía contemplando al niño 

Jesús junto a su madre recibiendo las ofrendas de los sabios de oriente; 
ahora damos un salto grande en el tiempo y nos situamos más o menos 30 
años después. No se trata de ignorar lo que se ha dado en llamar “la vida 
oculta de Jesús”, pues esta tiene un profundo valor, sino de conmemorar el 
acontecimiento con el cual podemos decir que Jesús inaugura de forma 
explícita su misión entre nosotros. 

 
Resaltando lo anterior, hemos de subrayar algo importante para no dar 

la impresión de que Jesús estuvo perdiendo el tiempo 30 años y de que ese 
tiempo, por tanto, pudo ser un tiempo inútil, ya que su vida fue una vida tan 
normal y discreta que hasta los vecinos se sorprendieron cuando 
descubrieron toda la sabiduría que atesoraba. Y es que el tiempo de Dios no 
es igual que el nuestro. Por eso a la liturgia cristiana no le importa saltarse 
30 años en una semana y pasar en esos 7 días del Jesús niño al Jesús 
maduro. Esto es así porque toda la vida de Jesús forma parte de una misma 
realidad, de un mismo acto de amor que se derrama en diferentes momentos 
acomodándose a la naturaleza humana. Todos esos actos, por pequeños e 
insignificantes que sean, tienen una misma fuente y un mismo valor; en cada 
uno de ellos está presente plenamente la Salvación de Dios. 

 
Lo que Jesús hace a lo largo de su vida es poner un amor sin 

condiciones en cada cosa; de esta forma, desde nacer en un pesebre hasta 
morir en una cruz, pasando por clavar púas en la carpintería, aprender la 
Torá con otros niños, orar con su madre, retirarse al desierto, elegir 
discípulos, predicar, curar o celebrar la Pascua ofreciéndose como víctima 
viva… todo es lo mismo: un único acto de amor capaz de romper las garras 
del mal y vencer a la muerte. Así, podemos decir que la sombra de su cruz 
se extiende hasta el pesebre; que en la última cena también hay un niño 
indefenso perseguido por el mal o que en su bautismo se manifiesta la misma 
gloria de Dios que en el monte Tabor. Para Dios no existe el tiempo; eso es 
algo nuestro que Jesús asume como parte de nuestra realidad, pero Él va 
más allá; Jesús es el tiempo de Dios, su eternidad amorosa hecha carne, 
capaz de derramar su misericordia infinita en solo una mirada o en una 
sonrisa. 

 
 Una vez hecho este preludio, debemos sumergirnos en esta 

escena de la vida de Jesús, la que supone la “puesta de largo” de su vida 
pública. El bautismo de Jesús es el primer momento en el que claramente se 
empezaría a manifestar quién era realmente Él.  

 
Conviene aclarar también que el bautismo que Jesús recibe tiene poco 

que ver con el bautismo que nosotros conocemos; es decir, el primer 
sacramento del cristiano. Juan Bautista simplemente celebraba a orillas del 
río Jordán uno de los ritos que los judíos tenían para manifestar 
públicamente su arrepentimiento ante Dios y ante los hombres y así 



convertirse al Señor. Se trataba, por tanto, de un rito de purificación 
espiritual e interior que se exteriorizaba a través de un baño externo con 
agua. En otros momentos de la biblia este signo del agua se cambia por 
ceniza o por ofrendas, siendo ritos y gestos que podían repetirse en diferentes 
momentos de la vida. Evidentemente nuestro bautismo tiene poco que ver 
con aquellas expresiones de arrepentimiento, no sólo porque sólo lo 
recibimos una vez, sino porque nuestro bautismo no es un bautismo “de 
agua”, como el de Juan, sino un bautismo de fuego, en el Espíritu. El 
bautismo que Jesús inaugurará con su muerte y resurrección no es un 
simple “arreglo” del alma, o “reparación” del espíritu, sino un cambio radical 
de vida que orienta definitivamente hacia Dios. 

 
Si esto es así, podemos preguntarnos ¿Qué hacía entonces Jesús en 

aquel lugar? ¿Por qué Él, que iba a inaugurar un bautismo nuevo y que no 
tenía pecado alguno, estaba allí pidiendo a un hombre que le bautizara? La 
respuesta es sencilla y lo extraño hubiera sido que hubiera empezado su 
ministerio desde otro lugar. El primer paso público de Jesús no podía ser 
una nota desafinada de lo que sería su melodía vital: una melodía de sencillez 
y pobreza, de cercanía tan profunda al pueblo que ni el mismo pueblo se 
percibe de su presencia. Cristo ocupa el último puesto, se pone en la cola de 
los pecadores, va donde están aquellos que buscan un cambio de vida; en 
ningún momento quiere aparecer como el maestro, como el que sabe, sino 
que prefiere hacerlo todo desde abajo, para que aquellos que están abajo 
puedan tenerle al lado como un hermano que salva, no como un rey que 
legisla sin conocer la realidad. 

 
Es precisamente esta actitud de Jesús y este estilo nuevo y 

escandaloso lo que manifiesta la verdadera gloria de Dios. Es este un estilo 
que Jesús no se inventa. Como presencia de la gloria de Dios Él sabe lo que 
quiere; pero como hombre, esa sabiduría ha tenido que aprenderla; ha tenido 
que ser instruido en ella y desde luego ha tenido que sentirse profundamente 
identificado en la tradición de sus padres. Así recobran pleno sentido las 
profecías de Isaías que hoy volvemos a leer en las lecturas. Es realmente 
hermoso repasarlas y ver cómo encajan perfectamente con la figura de Jesús. 

 
Si tomamos como ejemplo el texto de Isaías que hoy se nos propone, 

vemos cómo hay una intervención directa de Dios hablando para dos 
interlocutores: el primero de ellos es el pueblo ante el que presenta a su 
elegido, a su “siervo” destinado a ser la salvación de todos. En un segundo 
momento Dios habla directamente al elegido, al siervo, enfrente de todo el 
pueblo, comprometiéndose ambos públicamente. Volvamos brevemente 
sobre este precioso texto: 

 
1º. Dios se dirige al pueblo para presentarle al Siervo que les salvaría. 

 
• Le presenta con dos palabras: “siervo” y “elegido”, y 
proclama que pondrá su Espíritu sobre él, lo que implica que la 
presencia del “siervo” será su propia presencia. 



• Define cuál será su misión: por él las naciones conocerán 
sus juicios; es el mediador perfecto, aquel que podrá 
comunicarle la voluntad de Dios en un lenguaje que los hombres 
puedan entender claramente. Su misión será recuperar lo débil 
y salvarlo. 
• La estrategia: el silencio, la vida discreta y la resistencia 

frente al mal; un estilo nuevo y hasta escandaloso viniendo 
de un rey todopoderoso. 

  
2º. Dios le habla al elegido directamente: 

 
• Te he llamado y te he cogido de la mano. Gestos más de padre 

que de señor que revelan la ternura y la cercanía de Dios para 
con su elegido. 

• Luego le revela cuál será su destino: Ser vínculo de unión del 
pueblo, luz para las naciones y liberador de los pobres. 

 
Con estos antecedentes transmitidos por la tradición y enseñados por 

su propia madre, no nos resultará demasiado extraño entender el estilo de 
vida de Jesús: sin serlo, él adoptará desde el principio el papel del “siervo”, 
no el de señor; él tomará conciencia de que el Espíritu del Padre está sobre 
él y en él y que ese mismo Espíritu es una fuerza poderosa que trabaja de 
dentro a fuera, discretamente, en silencio, sin protagonismos, como la sal 
que da sabor a la comida sin que se vea o la luz que hace que todo 
resplandezca sin que ella misma pueda ser vista. Jesús tiene conciencia de 
ser elegido; es decir, vive su vocación como gracia, en plena y total 
dependencia del Padre sin el cual sería como una palabra que nunca es 
pronunciada. Él sabe cuál es su misión: la unión de los hombres, un 
hermoso sueño, ser luz para que todos vean la verdad, se liberen de sus 
ataduras, dejen de oprimirse unos a otros y así todos puedan llamarse en 
verdad hermanos. 

 

Con el gesto de dejarse bautizar, Jesús está queriendo sellar en Él todo 
eso que el Padre ha soñado para la humanidad desde los tiempos del antiguo 
testamento, disponiéndose a hacerlo vida no sólo con palabras, sino con su 
propio ejemplo. ¿Había acaso una forma mejor de decirlo que puesto a la cola 
de los que decían públicamente que eran pecadores? ¿Habría otro pesebre 
más pobre que aquella orilla del río en donde tantos hombres y mujeres 
venían con el corazón roto, deseosos de reconciliarse con Dios y de iniciar 
una nueva vida? Todos sabemos lo que es estar a una cola. Sólo la gente sin 
“enchufes” hace cola; Cristo ha de saber lo que es también hacer cola; ha de 
empaparse de esa experiencia de espera paciente y a veces sufriente de quien 
aguarda aquello que busca. 

 

En este contexto, el encuentro de Juan y Jesús es un encuentro 
crucial. Juan se resiste, pero finalmente entiende y pasa el relevo a Jesús 
bautizándole. Aquí se acaba el Antiguo Testamento y empieza el Nuevo. 



Cuando Cristo sale del agua se manifiesta su gloria y Dios hace realidad la 
promesa de Isaías ante aquel pueblo de pecadores. Se abre así un bautismo 
nuevo que ya no es dado por mano de hombre, sino realizado por Dios mismo 
a través de su Hijo. Ese bautismo durará algunos años a los ojos de los 
hombres, pero es eterno a los ojos de Dios. Con su pasión, muerte y 
resurrección, aquellos que hemos quedado prendidos de Jesús de Nazaret 
tenemos nuestras propias orillas del Jordán y nuestros momentos sagrados 
para contemplar la gloria de Dios en nuestras vidas. El bautismo que Jesús 
manda celebrar en su nombre, así nos lo concede. 

Es tiempo ahora de aplicar las consecuencias que nuestro bautismo 
tiene a la luz de Cristo, que lo inaugura. Al entrar en la dinámica de Dios, 
nuestro bautismo no es un hecho aislado o pasado en el tiempo; no se trata 
sólo de un rito de unos cuantos minutos, sino de un sacramento permanente 
en nuestras vidas. Por decirlo de alguna manera, es como si nos 
estuviéramos bautizando a cada momento, pues sus efectos no son del 
pasado, sino sobre todo acontecimientos del presente, de cada instante. El 
bautismo es una fuente de agua viva que mana sin cesar dentro de nosotros; 
un nuevo Jordán en el que quedamos liberados para siempre de las garras 
de la muerte salvo que voluntariamente queramos renunciar a ello. A muchos 
se nos da siendo niños, significando así que no es sólo una elección nuestra, 
sino una gracia que Dios nos otorga en la Iglesia. Otros lo celebran de 
adultos, pero aún así no deja de ser una gracia. 

Al bautizarnos morimos al hombre viejo, al hombre del antiguo 
testamento y renacemos a una nueva vida. No se trata de que el antiguo 
testamento sea malo ni de desprestigiar nuestra vida anterior; simplemente 
se trata de llevar a plenitud esa búsqueda, de comprender que el mejor 
camino para encontrar a Dios es dejarse encontrar por Él y, de esa forma, 
identificarse con la presencia de Dios más accesible y más próxima que 
tenemos: Jesús de Nazaret. ¿Qué actitudes son las que hemos de desplegar 
en nosotros a raíz de este bautismo? A la luz de estos textos y del estilo de 
vida de Jesús serían las siguientes: 

a) La toma de conciencia de que somos “elegidos” y “llamados”. 
Nosotros sólo podemos responder como María un “si”, pero es Dios 
quien lleva la iniciativa. 
 

b) La toma de conciencia de nuestra condición de “siervos”, pero ¡ojo! 
Siervos no de un tirano o de un rey cruel, sino del Creador del cielo 
y de la tierra, capaz de dar la vida por nosotros. Debe haber con él 
una relación de sumisión, pero una sumisión que nunca es 
esclavizante o degradante (como algunos interpretan) sino 
liberadora y plenamente humanizadora. 

 
c)  Estamos llamados a ser luz para los que todavía no viven esta 

experiencia maravillosa. Se nos da la luz, pero no para nosotros 
solos, sino para que brillemos e iluminemos a los demás. Hemos de 
tomar conciencia de ello, pues en muchos casos seremos el único 
evangelio vivo al que tendrán acceso aquellos con los que 
convivimos. Si no leen en nuestras vidas esa buena nueva, tal vez 



nunca la lean en ningún otro sitio. Somos palabra viva de Dios, 
auténticos sagrarios de su presencia en la humanidad. 

 
d) Con nuestra presencia estamos llamados a una tarea de 

“recuperación”. La Iglesia está cambiando y el cambio siempre 
supone conflicto. No se trata de que la novedad deje arrinconadas 
las viejas expresiones de la fe, sino de aprovecharlas. El cristiano no 
es quien apaga pequeños fuegos, sino el que los aviva. No se trata 
de restar, sino de sumar y de buscar siempre lo positivo de cada 
cosa para recuperarla sin quedarse en la negatividad o en la crítica 
que no construye. 

 
e) Estamos llamados a llevar una vida discreta, sin sensacionalismo ni 

protagonismos, sino según el estilo de Nazaret. El amor verdadero 
es siempre un trabajo a largo plazo; sus efectos no son inmediatos y 
es necesario tener paciencia. Esta actitud va contracorriente en un 
mundo en el que se exigen frutos y resultados inmediatos; pero 
nosotros no podemos renunciar al Evangelio en función del 
utilitarismo o la rentabilidad. 

 
f) Hemos de resistir ante la adversidad. Se dice de las nuevas 

generaciones que son “flojas” y tal vez sea cierto en gran medida. 
Hoy se cambia según el viento que sople sin darse cuenta de que así 
sólo se consigue perder el rumbo una y otra vez. Hay que aprender 
a mantenerse firmes, a capear los temporales con paciencia, a 
desarrollar el espíritu de resistencia y de fortaleza frente a las 
agresiones externas. 

 
g) Somos llamados por Dios por nuestro propio nombre; nuestra 

misión es única e insustituible, de ahí nuestra responsabilidad en 
responder adecuadamente.  

 
h) El principal de nuestros trabajos: la unidad. Tal vez sea el valor más 

grande que hay que construir y tal vez también el más costoso. Sin 
unidad no es posible la fe, no es posible la Iglesia y los sueños de ver 
el reino de Dios se desvanecen. Trabajar por la unidad a veces 
supone renuncia, sacrificio de los propios ideales, pero es el único 
camino. Un hilo se rompe fácilmente, pero cuando muchos hilos se 
unen forman una cuerda y esta es más difícil de romper. 

 

Trabajemos en estas líneas, que son las líneas que Jesús inaugura y que 
nosotros debemos continuar. Cojamos el relevo de nuestros antepasados, la 
antorcha de la luz de Cristo que brilla para todos y llevémosla a donde haya 
oscuridad, sobre todo allí donde haya un pobre que socorrer, un débil que 
fortalecer o una esclavitud que romper. Que el Cristo humilde y siervo del 
Jordán nos empape con su agua nueva y con su fuego nuevo, reverdeciendo 
en nosotros los frutos de nuestro bautismo para que seamos verdaderamente 
testigos vivos del Evangelio, hombres y mujeres nacidos del agua en espíritu 
y en verdad. 


